
1 aprile 1947 

Stanno per rientrare in città, sempre per la stessa 

stradicciuola remota presa la mattina avanti, quasi che 

Gesù non volesse essere circondato dalla gente in 

attesa prima di essere nel Tempio, al quale presto si 

accede entrando in città dalla porta del Gregge che è 

vicina alla Probatica. Ma oggi molti dei settantadue lo 

attendono già al di là del Cedron, prima del ponte, e 

non appena lo vedono apparire fra gli ulivi verde-grigi, 

nella sua veste porpurea, gli vanno incontro. Si 

riuniscono e procedono verso la città. 



Pietro, che guarda avanti, giù per la china, sempre in 

sospetto di veder apparire qualche malintenzionato, 

vede fra il verde fresco delle ultime pendici un 

ammasso di foglie vizze e pendenti che si spenzola 

sull’acqua del Cedron. Le foglie accartocciate e 

morenti, qua e là già macchiate come per ruggine, sono 

simili a quelle di una pianta che le fiamme hanno 

essiccata. Ogni tanto la brezza ne stacca una e la 

seppellisce nelle acque del torrente. 

    «Ma quello è il fico di ieri! Il fico che Tu hai 

maledetto!», grida Pietro, una mano puntata ad 

indicare la pianta seccata, la testa volta indietro a 

parlare al Maestro. 

    Accorrono tutti, meno Gesù che viene avanti col 

suo solito passo. Gli apostoli narrano ai discepoli il 

precedente del fatto che vedono e tutti insieme 

commentano guardando strabiliati Gesù. Hanno visto 

migliaia di miracoli su uomini ed elementi. Ma questo li 

colpisce come molti altri non lo hanno fatto. 

Gesù, che è sopraggiunto, sorride nell’osservare 

quei visi stupiti e timorosi, e dice: «E che? Tanto vi fa 

meraviglia che per la mia parola sia seccato un fico? 

Non mi avete visto forse risuscitare i morti, guarire i 



lebbrosi, dar vista ai ciechi, moltiplicare i pani, calmare 

le tempeste, spegnere il fuoco? E vi stupisce che un 

fico dissecchi?». 

    «Non è per il fico. È che ieri era vegeto quando 

l’hai maledetto, e ora è seccato. Guarda! Friabile come 

argilla disseccata. I suoi rami non hanno più midollo. 

Guarda. Vanno in polvere», e Bartolomeo sfarina fra le 

dita dei rami che ha con facilità spezzato. 

    «Non hanno più midollo. Lo hai detto. Ed è la 

morte quando non c’è più midollo, sia in una pianta, 

che in una nazione, che in una religione, ma c’è 

soltanto dura corteccia e inutile fogliame: ferocia ed 

ipocrita esteriorità. Il midollo, bianco, interno, pieno di 

linfa, corrisponde alla santità, alla spiritualità. La 

corteccia dura e il fogliame inutile, all’umanità priva di 

vita spirituale e giusta. Guai a quelle religioni che 

divengono umane perché i loro sacerdoti e fedeli non 

hanno più vitale lo spirito. Guai a quelle nazioni i cui 

capi sono solo ferocia e risuonante clamore privo di 

idee fruttifere! Guai agli uomini in cui manca la vita 

dello spirito!». 

    «Però, se Tu avessi a dire questo ai grandi 

d’Israele, ancorché il tuo parlare sia giusto, non saresti 



sapiente. Non ti lusingare perché essi ti hanno finora 

lasciato parlare. Tu stesso lo dici che non è per 

conversione di cuore, ma per calcolo. Sappi allora Tu 

pure calcolare il valore e le conseguenze delle tue 

parole. Perché c’è anche la sapienza del mondo, oltre 

che la sapienza dello spirito. E occorre saperla usare a 

nostro vantaggio. Perché, infine, per ora si è nel 

mondo, non già nel Regno di Dio», dice l’Iscariota senza 

acredine ma in tono dottorale. 

    «Il vero sapiente è colui che sa vedere le cose 

senza che le ombre della propria sensualità e le 

riflessioni del calcolo le alterino. Io dirò sempre la 

verità di ciò che vedo». 

«Ma insomma questo fico è morto perché sei stato 

Tu a maledirlo, o è un… caso… un segno… non so?», 

chiede Filippo. 

    «È tutto ciò che tu dici. Ma ciò che Io ho fatto voi 

pure potrete fare, se giungerete ad avere la fede 

perfetta. Abbiatela nel Signore altissimo. E quando 

l’avrete, in verità vi dico che potrete questo e ancor 

più. In verità vi dico che, se uno giungerà ad avere la 

fiducia perfetta nella forza della preghiera e nella 

bontà del Signore, potrà dire a questo monte: “Spostati 



di qua e gettati in mare”, e se dicendolo non esiterà nel 

suo cuore, ma crederà che quanto egli ordina si possa 

avverare, quanto ha detto si avvererà». 

    «E sembreremo dei maghi e saremo lapidati, come 

è detto per chi esercita magia. Sarebbe un miracolo 

ben stolto, e a nostro danno!», dice l’Iscariota 

crollando il capo. 

    «Stolto tu sei, che non capisci la parabola!», gli 

rimbecca l’altro Giuda. 

    Gesù non parla a Giuda. Parla a tutti: «Io vi dico, 

ed è vecchia lezione che ripeto in quest’ora: qualunque 

cosa chiederete con la preghiera, abbiate fede di 

ottenerla e l’avrete. Ma se prima di pregare avete 

qualcosa contro qualcuno, prima perdonate e fate pace 

per aver amico il Padre vostro che è nei Cieli, che tanto, 

tanto vi perdona e benefica, dalla mattina alla sera e 

dal tramonto all’aurora». 

Entrano nel Tempio. I soldati dell’Antonia li 

osservano passare. Vanno ad adorare il Signore, poi 

tornano nel cortile dove i rabbi insegnano. 

    Subito verso Gesù, prima ancora che la gente 

accorra e si affolli intorno a Lui, si avvicinano dei 

saforim, dei dottori d’Israele e degli erodiani, e con 



bugiardo ossequio, dopo averlo salutato, gli dicono: 

«Maestro, noi sappiamo che Tu sei sapiente e veritiero, 

e insegni la via di Dio senza tener conto di cosa o 

persona alcuna, fuorché della verità e giustizia, e poco 

ti curi del giudizio degli altri su Te, ma soltanto di 

condurre gli uomini al Bene. Dicci allora: è lecito 

pagare il tributo a Cesare, oppure non è lecito farlo? 

Che te ne pare?». 

Gesù li guarda con uno di quei suoi sguardi di una 

penetrante e solenne perspicacia, e risponde: «Perché 

mi tentate ipocritamente? Eppure alcuno fra voi sa che 

Io non vengo ingannato con ipocriti onori! Ma 

mostratemi una moneta, di quelle usate per il tributo». 

Gli mostrano una moneta. La osserva nel retto e nel 

verso e, tenendola appoggiata sul palmo della sinistra, 

vi batte sopra l’indice della destra dicendo: «Di chi è 

quest’immagine e che dice questa scrittura?». 

«Di Cesare è l’immagine, e l’iscrizione porta il suo 

nome. Il nome di Caio Tiberio Cesare, che è ora 

imperatore di Roma». 

«E allora rendete a Cesare ciò che è di Cesare e a Dio 

date quel che è di Dio», e volge loro le spalle dopo aver 

reso il denaro a chi glielo aveva dato. 



Ascolta questo e quello dei molti pellegrini che lo 

interrogano, conforta, assolve, guarisce. Passano le 

ore. 

Esce dal Tempio per andare forse fuori porta, a 

prendere il cibo che gli portano i servi di Lazzaro 

incaricati a questo. 

Rientra nel Tempio che è pomeriggio. Instancabile. 

Grazia e sapienza fluiscono dalle sue mani posate sugli 

infermi, dalle sue labbra in singoli consigli dati ai molti 

che lo avvicinano. Sembra che voglia tutti consolare, 

tutti guarire, prima di non poterlo più fare. 

È già quasi il tramonto e gli apostoli, stanchi, stanno 

seduti per terra sotto il portico, sbalorditi da quel 

continuo rimuoversi di folla che sono i cortili del 

Tempio nell’imminenza pasquale, quando 

all’Instancabile si avvicinano dei ricchi, certo ricchi a 

giudicare dalle vesti pompose. 

Matteo, che sonnecchia con un occhio solo, si alza 

scuotendo gli altri. Dice: «Vanno dal Maestro dei 

sadducei. Non lasciamolo solo, che non lo offendano o 

cerchino di nuocergli e di schernirlo ancora». 



Si alzano tutti raggiungendo il Maestro, che circondano 

subito. Credo intuire che ci sono state rappresaglie 

nell’andare o tornare al Tempio a sesta. 

I sadducei, che ossequiano Gesù con inchini persino 

esagerati, gli dicono: «Maestro, hai risposto così 

sapientemente agli erodiani che ci è venuto desiderio 

di avere noi pure un raggio della tua luce. Senti. Mosè 

ha detto [in: Deuteronomio 25, 5-6; dal roveto parlò, in: Esodo 3, 1-6.]: “Se uno 

muore senza figli, il suo fratello sposi la vedova, dando 

discendenza al fratello”. Ora c’erano fra noi sette 

fratelli. Il primo, presa in moglie una vergine, morì 

senza lasciar prole e perciò lasciò la moglie al fratello. 

Anche il secondo morì senza lasciar prole, e così il terzo 

che sposò la vedova dei due che lo precederono, e così 

sempre, sino al settimo. In ultimo, dopo aver sposato 

tutti i sette fratelli, morì la donna. Di’ a noi: alla 

risurrezione dei corpi, se è pur vero che gli uomini 

risorgono e che a noi sopravviva l’anima e si 

ricongiunga al corpo all’ultimo giorno riformando i 

viventi, quale dei sette fratelli avrà la donna, posto che 

l’ebbero sulla Terra tutti e sette?». 

«Voi sbagliate. Non sapete comprendere né le Scritture 

né la potenza di Dio. Molto diversa sarà l’altra vita da 

questa, e nel Regno eterno non saranno le necessità 



della carne come in questo. Perché, in verità, dopo il 

Giudizio finale la carne risorgerà e si riunirà all’anima 

immortale riformando un tutto, vivo come e meglio 

che non sia viva la mia e la vostra persona ora, ma non 

più soggetto alle leggi e soprattutto agli stimoli e abusi 

che vigono ora. Nella risurrezione, gli uomini e le 

donne non si ammoglieranno né si mariteranno, ma 

saranno simili agli angeli di Dio in Cielo, i quali non si 

ammogliano né si maritano, pur vivendo nell’amore 

perfetto che è quello divino e spirituale. In quanto poi 

alla risurrezione dei morti, non avete letto come Dio 

dal roveto parlò a Mosè? Che disse l’Altissimo allora? 

“Io sono il Dio di Abramo, il Dio di Isacco, il Dio di 

Giacobbe”. Non disse: “Io fui”, facendo capire che 

Abramo, Isacco e Giacobbe erano stati ma non erano 

più. Disse: “ Io sono”. Perché Abramo, Isacco e 

Giacobbe sono. Immortali. Come tutti gli uomini nella 

parte immortale, sino a che i secoli durano, e poi, 

anche con la carne risorta per l’eternità. Sono, come lo 

è Mosè, i profeti, i giusti, come sventuratamente è 

Caino e sono quelli del diluvio, e i sodomiti, e tutti 

coloro morti in colpa mortale. Dio non è il Dio dei 

morti, ma dei vivi». 

 



 «Anche Tu morrai e poi sarai vivente?», lo tentano. 

Sono già stanchi di essere miti. L’astio è tale che non 

sanno contenersi. 

«Io sono il Vivente e la mia Carne non conoscerà 

sfacimento. L’arca ci fu levata e l’attuale sarà levata 

anche come simbolo. Il Tabernacolo ci fu tolto e sarà 

distrutto. Ma il vero Tempio di Dio non potrà essere 

levato e distrutto. Quando i suoi avversari crederanno 

di averlo fatto, allora sarà l’ora che si stabilirà nella 

vera Gerusalemme, in tutta la sua gloria. Addio». 

E si affretta verso il cortile degli Israeliti, perché le tube 

d’argento chiamano al sacrificio della sera.  

 

 Mi dice Gesù: 

 «Così come ti ho fatto segnare la frase “al mio calice [in 

577.11; contro questa pietra, in 592.17.]” nella visione della madre di 

Giovanni e Giacomo chiedente un posto per i suoi figli, 

così ti dico di segnare nella visione di ieri il punto: “chi 

cadrà contro questa pietra si sfracellerà”. Nelle 

traduzioni è sempre usato “sopra”. Ho detto contro e 

non sopra. Ed è profezia contro i nemici della mia 

Chiesa. Coloro che l’avversano, avventandosi contro ad 

Essa, perché Essa è la Pietra angolare, saranno 



sfracellati [invece di viene sfracellato, è correzione di MV su una copia dattiloscritta]. La 

storia della Terra, da venti secoli, conferma il mio 

detto. I persecutori della Chiesa si sfracellano 

avventandosi sulla Pietra angolare. Però anche, e lo 

tengano presente anche quelli che per essere della 

Chiesa si credono salvi dai castighi divini, colui sul quale 

cadrà il peso della condanna del Capo e Sposo di 

questa mia Sposa, di questo mio Corpo mistico, colui 

sarà stritolato. 

E prevenendo ad una obbiezione dei sempre viventi 

scribi e sadducei, malevoli ai servi miei, Io dico: se in 

queste ultime visioni risultano frasi che non sono nei 

Vangeli, quali queste della fine della visione di oggi e 

del punto in cui Io parlo sul fico seccato e altri ancora, 

ricordino costoro che gli evangelisti erano sempre di 

quel popolo, e vivevano in tempi nei quali ogni urto 

troppo vivo poteva avere ripercussioni violente e 

nocive ai neofiti. 

Rileggano gli atti apostolici e vedranno che non era 

placida la fusione di tanti pensieri diversi, e che se a 

vicenda si ammirarono, riconoscendo gli uni agli altri i 

meriti, non mancarono fra loro i dissensi, perché vari 

sono i pensieri degli uomini e sempre imperfetti. E ad 

evitare più profonde fratture fra l’uno e l’altro 



pensiero, illuminati dallo Spirito Santo, gli evangelisti 

omisero volutamente dai loro scritti qualche frase che 

avrebbe scosso le eccessive suscettibilità degli ebrei e 

scandalizzato i gentili, che avevano bisogno di credere 

perfetti gli ebrei, nucleo dal quale venne la Chiesa, per 

non allontanarsene dicendo: “Sono simili a noi”. 

Conoscere le persecuzioni di Cristo, sì. Ma le malattie 

spirituali del popolo di Israele ormai corrotto, specie 

nelle classi più alte, no. Non era bene. E più che 

poterono velarono. 

Osservino come i Vangeli si fanno sempre più espliciti, 

sino al limpido Vangelo del mio Giovanni, più furono 

scritti in epoche lontane dalla mia Ascensione al Padre 

mio. Solo Giovanni riporta interamente anche le 

macchie più dolorose dello stesso nucleo apostolico, 

chiamando apertamente “ladro” Giuda, e riferisce 

integralmente le bassezze dei giudei (cap. 6° - finta 

volontà di farmi re, le dispute al Tempio, l’abbandono 

di molti dopo il discorso sul Pane del Cielo, l’incredulità 

di Tommaso). Ultimo sopravvissuto, vissuto sino a 

vedere già forte la Chiesa, alza i veli che gli altri non 

avevano osato alzare. 



   Ma ora lo Spirito di Dio vuole conosciute anche 

queste parole. E ne benedicano il Signore, perché sono 

tante luci e tante guide per i giusti di cuore». 

    

 

   594.10«Metterai qui la seconda parte del martedì, 

ossia l’istruzione notturna ai Dodici nel Getsemani». 


